

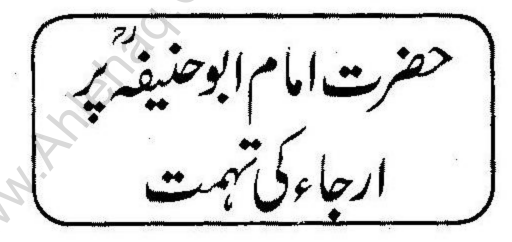
بهوقع؛ تحفُّظ منّت كانفرنسُ ويواهيمام جميت علمار بند

# معزي إلى البوتاني پر ارجاء کا تھائی

امن حضرت مولانانعمت الله صاحب عظمی استاذ حدیث دارالعلوا دیویند

شائع كردلا:

جمعية علماء مندبها درشاه ظفرمارك ثي دبلي



(1)

حضرت مولا نانعمت اللهصاحب عظمی استاذ حدیث دارالعب لوم دیوبند

 $\Delta$ 

شائع كرده

. آیبه نشر داشاعت جمعیمهٔ علماء م**مند** به بهاد رشاه ظفر مارگ نی دبلی به ۲ A STATE OF THE STA

مسلمانوں میں مذہبی اختلاف کی ابتداء

نبی علیہ السلام ،اوراس کے بعد صحابہ کرام ﷺ، برابرلوگوں کواسلام کی دعوت دیتے، جو تحض بھی ان تمام باتوں پر جے نبی علیہ السلام اللّٰہ کی طرف سے لائے ، ایمان لاتا اور مانتا، اور ان کی اطاعت کا اقر ار کرتا ، اس پر اسلامی احکام جاری کرتے ، اور د نیاوی احکام میں اسی پر اکتفاء کیا جا تار ہا، یہاں تک کہ مسلمانوں میں فتنہ پیدا ہوا، اور اس فنتنے میں حضرت عثمان صفح کیا نہ شہید ہوئے ،اوراس کے بعد حضرت علی صفح کیا نظامتہ نہ خلیفہ ہوئے ،اور جنگ جمل کا واقعہ پیش آیا ،اس کے بعد جنگ صفین کامعر کہ پیش آیا ،اس جنگ میں حضرت امیر معاویہ دیجھے نہ اور ان کے رفقاء نے قرآن کو نیزوں پر بلند کیا جس میں اس بایت کا اشارہ تھا کہ قرآن کو تھم مان لیا جائے ،حضرت علی حظیمی ناتے تھے کہ بیا یک جنگی حال ہے،اس لیے ہم کو جنگ جاری رکھنی جا ہے ،اورلڑ ائی پراصرار كرتے رہے ، مرحضرت على حضيفته كالشكركے چندا وميوں نے آب بضيفته و تحكيم کے تسلیم کرنے پرمجبور کردیا، اور حضرت علی نظیفیاند نے جارونا جاراس کوشکیم کیا۔ پھر مصالحت کے لیے دو ٹالث مقرر ہوئے ،مگر سخت جیرت کی بات ہے کہ جن لوگوں نے حضرت علی حقیقیانه کونحکیم کے قبول کرنے پر مجبور کیا ، وہی لوگ اپنے خیالات ہے منحرف ہو گیے اور تحکیم کوایک جرم اور گنا ہ قرار دینے لگے ، اور حضرت علی نظافیا ہے۔ مطالبہ کرنے لگے کہ ہم نے تحکیم کوقبول کر کے کفر کاار تکاب کیا، ہم اس سے تائب ہوتے ہیں،آیبھی اینے کفر کا قرار کر کے توبہ کا اعلان کریں۔اوران لوگوں کے ساتھ ایک برى جماعت ل كئي اوراس جماعت في " إن الحكم إلا لله "كو اينا شعار بنايا ، اور

انہوں نے حضرت علی کے ظلاف اڑائی کا آغاز کیا، حوتاریخ میں خوارج کے نام سے پہچانے جاتے ہیں۔ ای فرقے نے سب سے پہلے اس مسئلہ ایمان کو اٹھایا، اور کہا کہ: حضنے لوگ اس فتنے میں ملوث ہوئے وہ سب کے سب کافر ہیں۔ حضنے لوگ اس فتنے میں ملوث ہوئے وہ سب کے سب کافر ہیں۔ قال الحافظ ابن عبد الهادی الحنبلی:

أول حلاف حدث في الملة في الفاسق العملي ، هل هو كافرأو مؤمن ؟ فقالت المحائفة : مؤمن ، وقالت المطائفة المعتزلة : هو لا مؤمن و لا كافر - ( لوائح الانوار لا بن السفاريني ) مسلمانوں ميں جو اختلاف سب سے پہلے رونما ہوا وہ عملاً فاس كے بارے عن تھا كہ وہ مومن ہے يا كافر ، خوارج كہنے كے كہ كافر ہے ، اور تمام الل

سنت والجماعت نے کہا کہ وہ مومن ہے ، اور معتز لہ کہنے لگے کہ نہ وہ مومن ہے

#### خوارج کے عقائد

اور نه ہی کا فر۔

خوارج ، ہرگناہ گار کو کافر سمجھتے تھے۔ چاہاں نے اس گناہ کوارادہ گناہ سے کیا ہو، یا غلط بھی اور خطائے اجتہادی کی بنیاد پر۔اس کیے وہ حضرت علی تفریخ بنیں کو کو معاذ اللہ ۔

کافر سمجھتے تھے ، حالا نکہ حضرت علی تفریخ بنیں تھی ، تو زیادہ سے زیادہ یہی تو کہا جاسکتا نے ان کو مجبور کیا تھا، بالفرض اگر تحکیم درست نہیں تھی ، تو زیادہ سے زیادہ یہی تو کہا جاسکتا ہے کہ حضرت علی تفریخ بنی کی تعلق کے کھیر براصر ارتو یہی بتلار ہا ہے کہ وہ لوگ اجتہادی خطاء کو بھی ، دین سے خارج ہونے کا سبب پراصر ارتو یہی بتلار ہا ہے کہ وہ لوگ اجتہادی خطاء کو بھی ، دین سے خارج ہونے کا سبب جانتے تھے ، حضرت عثمان ، حضرت طلح ، حضرت زبیر ، حضرت عائشہ رضی اللہ عنہم اجمعین ۔

کو کافر کہتے ہیں ، جب کہ ان خارجیوں کو ان حضرات سے جن جز وی باتوں میں اختلاف تھا ، اگر بالفرض ان کی رائے تھے بھی مان کی جائے تو زیادہ سے زیادہ ان حضرات کی یہ خطاء اجتہادی ہوگی ، حضرت علی صفح بھی مان کی جائے تو زیادہ سے ذیادہ ان کے حضرات کی یہ خطاء اجتہادی ہوگی ، حضرت علی صفح بھی مان کی جائے تو زیادہ سے خطاء اجتہادی ہوگی ، حضرت علی صفح بھی مان کی جائے تو زیادہ سے خطاء اجتہادی ہوگی ، حضرت علی صفح بھی بات کی ہوئی گیا ، تا کہ ان کے طبح کی تو دیا کہ ان کی جائے ، اسوہ رسول اللہ میں ہوئی گیا ہوئی گیا ، تا کہ ان کے سطح کی تو دید کے لیے ، اسوہ رسول اللہ میں ہوئی کیا ، تا کہ ان کے حطر آن سے استدلال کے بجائے ، اسوہ رسول اللہ میں ہوئی کیا ، تا کہ ان کے حالے ، اسوہ رسول اللہ میں ہوئی گیا ، تا کہ ان کے حالے ، اسوہ رسول اللہ میں ہوئی گیا ، تا کہ ان کے حالے ، اسوہ رسول اللہ میں ہوئی کیا ، تا کہ ان کے حالے ، اسوہ رسول اللہ میں ہوئی گیا ، تا کہ ان کے حالے ، اسوہ رسول اللہ میں ہوئی گیا ، تا کہ ان کے حالے ، اسوہ رسول اللہ میں ہوئی ہوئی کیا ، تا کہ ان کے حالے ، اسوہ رسول اللہ میں ہوئی کیا ، تا کہ ان کے حالے ، اسوہ رسول اللہ میاں کیا ، تا کہ ان کے حالے ، اسوہ رسول اللہ کے باتے ، اسوہ رسول اللہ کیا ہوئی کو باتوں کیا ہوئی کے باتوں ہوئی کیا ہوئی کے باتوں ہوئی

و بن کیلیے کوئی تاویل کی گنجائش ندرہے ، حضرت علی دی بھٹے نہ نے فر مایا: رسول اللہ سالی ہیا ہے اسے شاہ کے شاہ کی نماز پڑھائی ، اس کے اہل خانہ کواس کا دارٹ تسلیم کیا، رسول اللہ سِلی ہی ہے تا تل کوئل کے جرم میں ل کیا لیکن اس سے اعزہ کو میں اس کے ایک کومیر اٹ ہے محروم نہیں کیا رسول اللہ مائی ہیا نے چور کے ہاتھ کٹوائے ، اور غیرشادی شدہ زانی کوکوڑ نے لگوائے ، مگر دونوں کو مال غینمت سے حصہ بھی دیا۔ آپ بنائی ہی ہے گنا ہے گنا می کا دونوں کو مال غینمت سے حصہ بھی دیا۔ آپ بنائی ہوئے گنا ہے گنا ہے گنا سے محروم نہیں رکھا۔

## معتزله كاظهور

اگر چے تحکیم کے بعد خوارج نے مرتکب کہائر کی تکفیر کی جس سے اس وقت اس مسکے کاچ چہ ہوا، مگر حضرت علی نضیفی نام کی تر دیداور تمام محابہ کرام نضیفینه کی تا سکیے۔ کے دنوں کے لیے بیمسکلہ وب گیا ، مگر بالکلیہ ختم نہیں ہوا، بلکہ بعد میں کسی نہ کسی نوع ہے بیمسئلہ اٹھتار ہا،اور جب معتزلہ کاظہور ہوا،تو پھراس مسئلے میں تیزی پیدا ہوئی ،حسن بھریؓ کے حلقۂ درس میں ، واصل بن عطاء تا می ایک مخص حاضر ہوا کرتا تھا۔اس زمانہ میں پیمسئلہ اٹھا۔واصل نے حسن بھریؓ کی مخالفت کرتے ہوئے کہا کہ: 'گناہ کبیرہ کا مرتکب نەمسلمان ہے۔اور نہ کا فر ہے۔ بلکہ ایمان و کفر کی درمیائی منزل میں ہے،اس کے بعد اس نے حسن بھریؓ کے حلقہ درس سے علیحد گی اختیار کر کے ، اس مسجد میں اپنا الگ حلقہ قائم کرلیا ،شہرستانی اس کے قول کی تشریح کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ: واصل کہتا تھا کہ ایمان جملہ اعمال خیر کا نام ہے۔ جب سی مخص میں یہ چیزیں موجود ہول گی ، تب وه مومن ہوگا، فاسق میں بیتمام خصال خیرجمع نہیں ہوسکتیں اس لیےاس کومومن نہیں كهاجائے گا، مُرعلى الاطلاق كافر بھى نہيں كہديكتے ، كيوں كدوه كلمه شہادت كا قائل ہے، اور دوسرے اعمال خیربھی اس میں موجود ہیں ۔ مگر ایسا شخص اگر تو بہ کئے بغیر انقال کرتا ہے تو وہ ہمیشہمیش کے لیے جہنم میں ہوگا کیوں کہآ خرت میں دو ہی فریق ہوں گے جستی اور جہنمی ۔

### فرقه كرجنه

جب دوبارہ گناہ کیرہ کے مرتکبین کے ایمان کا مسکد چھڑا ، تو خوارج جو پہلے ہی ہے۔ ایسان کو گوں کے ایمان و کفر کے درمیان ایک ورجہ خارت کرنے گئے ہے معز لہ اورخواری کے ایمان و کفر کے درمیان ایک ورجہ خارت کرنے گئے ہے معز لہ اورخواری کے برنگ مرجیہ کا ظہور ہواجس نے اس بات کوشرت دی کہ ایمان کے بوتے ہوئے گناہ سے پیچھ ضرر لاحق نہیں ہوتا ہے۔ جس طرت کفر کی موجود گی میں طاعات اور عبادات ہے اثر ہیں داور وکون کرنے گئے کہ ایمان نام تقد اور اقر ارکا ہے اعتقاد و معرفت کا ہے اور اس ایمان کی موجود گی میں کوئی معصیت ضرر درسال نہیں ہے۔ ایمان و ممل کے دا بطے کی بابت کی موجود گی میں کوئی معد ت وجہم کے دخول میں سے کوئی علاقہ اور واسط نہیں ہے۔ ایمان و ممل کے دا بطے کی بابت کہنے گئے ، کہ اعمان و الجماعت

تمام اہل سنت والجماعت اس بات پرمتفق ہیں کہ آ دمی کو گناہ سے ضرر و نقصان تو ہوتا ہے گر اللہ چاہے تو اس پررحم کرتے ہوئے معاف کردے، اور بلاسزا کے جنت میں داخل کردے۔ اور چاہے تو شفاعت وشفارش کے ذریعے مغفرت فر مادے، یا اس عمل کے برابر سزادے کر جنت میں داخل کرے، لیکن ایسا شخص ہمیشہ کے لیے جہنمی ہوجائے ایسا نہیں ہوسکتا ہے۔ اس لیے کہ کسی گناہ کے ارتکاب سے کوئی مسلمان ، کافر اور ایمان سے خارج نہیں ہوتا ہے۔

#### امام نووی شرح مسلم میں تحرمر کرتے ہیں۔

قال النووى: اعلم أن مذهب أهل السنة وماعليه أهل الحق من السلف والخلف أنّ من مات على التوحيد، دخل الجنة قطعاً على كل حال، فإن كان سالماً من المعاصى، والمحنون الذي اتصل جنونه بالبلوغ ، والتائب ولتوبة صحيحة من الشرك اوغيره من المعاصى إذا لم يحدث معصية بعد توبته والموفق الذي لم يبتل بمعصية أصلاً فكل هذا يد خلون الجنة ، ولا يدخلون

امام نووی شرح مسلم میں تحریر کرتے ہیں: جان لو کہ ابل است والجماعة اور اہل حق سلف وخلف ہر ایک کا لیمی ندہب ہے کہ جو ایمان پرمرا بہ صورت صورت لازم طورے جنت میں جائے گا (جس کی تفصیل یہ ہے کہ )اگر ایسا تمخص ہرطرح کے گناہ ہے محفوظ ہوا یا دیوانہ ویاگل ہے جس کا جنون بلوغ ہی سے شروع ہوگیا یا کفرشرک اور دیگر ہرطرح کے معاصی سے توبہ کرلیا اور توبہ کے بعد کسی گناه کاار تکاب نبیس کیا یااییا با توفیق جس نے بھی گناه ہی نبیس کیاان قسموں ہے ہر مسم کے لوگ بلاعذاب جنت میں واخل ہول سے، اور جس نے گناہ کمیرہ کا ارتکاب کیااور بغیرتوبہ کے مرگیا تو وہ خدا کے اختیار میں ہے جاہے تو اس کومعاف كرك بلا عذاب جنت مين داخل كروي اوراس كوفتم اول كے لوگوں ميں بنادے یا جس قدر جاہے عذاب وے کر جنت میں داخل کرلے بہر حال جس کا انقال ایمان پر موا مو بمیش بمیش جہنم میں نہیں رہے گا جاہے جس تسم کے معاصی کا ارتکاب کئے ہوئے ہواسی طرح جس کا کفر پر انتقال ہوا وہ جنت میں نہیں واخل ہوسکتا ہے جاہے جبیا اور جس قدر بھی نیک عمل کررکھا ہواس مسئلہ میں اہل کاحق كالحقرجامع زبب ہے۔

اس عبارت میں تمام اہل حق کا غرجب یمی بتایا گیا ہے، کہ مسلمان گناہ گار جس طرح کا بھی گناہ کئے ہوا یک نہ ایک دن ضرور جنت میں داخل ہوگا، اور ہمیشہ ہمیش جہنم میں نہیں رہ سکتا ہے ایسے لوگوں کے بارے میں خدا جاہے تو ان کو معاف کر کے بلا عذاب جنت میں داخل کردے،اوراگر چاہے تواپی مرضی کے مطابق سزادے کر جنت میں داخل کرے۔

اوائح الاتوار البهية مل ارتكاب المومن كبيرة غير مكفرة بلا استحلال ويموت بلا توبة " (لينى كفر كيموا كبيره منا بول كاكر في والا بشرطيكاس كوحلال ترجمتا بواوره بلاتوب كمرجائ كالكيموان بموان منوان من تحت علامه سفاري لكھتے ہيں:

قداختلف الناس في حكمه فأهل السنة لايقطعون له بالعقوبة ولا بالعفو بل هو في مشية الله وإنمايقطعون بعدم الخلود في النار ـ

اس میں خوال کے بارے میں اختلاف ہے۔ اہل سنت ایسے محص کے بارے میں نہ تو قطعی طور پر اس کے بارے میں نہ تو قطعی طور پر اس کے معافی کی بلکہ اس کو خدا کی مشیت کے حوالے کرتے ہیں (جا ہے سزادے چاہے معافی کی بلکہ اس کو خدا کی مشیت کے حوالے کرتے ہیں کہ ایسافی خص بمیشہ ہمیش جہنم معافی کروے ) قطعی محم تو اس بات کا لگاتے ہیں کہ ایسافی میں ہمیش جہنم میں نہیں رہے گا۔ یعنی کسی خاص گناہ گار آدی کے بارے بیں نہیں کہا جاسکتا کہ اس میں اور کی طور سے عذاب ہوگا یالازمی طور سے معافی ہوگ ۔

اس محناہ کی طرح کی بات نہایت صراحت ووضاحت کے ساتھ امام اس طرح کی بات نہایت صراحت ووضاحت کے ساتھ امام

فقدا كبريس ہے: ٠

ابو حنیفہ ہے بھی منقول ہے۔

"وما کان من السّینات دون الشرك ولم یتب عنهاحتی مات مومنا فإنه فی مشیة الله إن شاء عذبه وإن شاء عفا عنه ولم یعذبه بالنارأبدا" جس مسلمان نے شرک کے سوادوسرے گناہ کے اوراس سے توبیس کیا گرایمان پر مراتو ایمافخص خداکی مشیت کے تت ہے چاہ تواس کوعذاب و ہے جواہ تواس کومعاف کرو ہے کین اس کوجہنم میں بیشگی کاعذاب بیں دے گا امام ابوطنیف نے عثان بی کے خط کے جواب میں تحریر کرتے ہوئے فرمایا ہے۔

" ومن إصاب الايمان وضيع شئيا من الفرائض كان مومنا مذنباً وكان لله فيه المشية إن شاء عذبه وإن شاء غفرله فإن عذبه على تضييعه شيئاً فعلى ذنب يعذبه وإن غفرله فذنبا يغفره "

یعنی جے ایمان کی دولت حاصل ہے اور فرائنس کی ادا کی میں بچھ کوتای کیا ہے تو وہ گناہ گارمسلمان ہوگا اور خدا کی مشیت کے تحت ہوگا چاہے تو اس کو عذاب دے اور چاہے تو اس کومعاف کردے اگراس کوسی کوتا ہی پرعذاب دے گا تو گناہ پرعذاب دیا اور اگراس کومعاف کردے تو گناہ کومعاف کیا۔

امام طحاویؒ نے عقیدۃ الطحاوی کے نام سے ایک کتاب تکھی ہے جسمیں انہوں نے صراحت سے ذکر کیا ہے کہ میں اس کتاب میں امام ابوحنیفہ اور صاحبین کے عقائد کو بیان کروں گاوہ اس کتاب میں تحریر کرتے ہیں:

" لانكفرأحدا من أهل القبلة بذنب مالم يستحل له ولانقول لا يضر مع الإيمان ذنب لمن عمله ونرجومن المحسنين من المومنين أن يعفوعنهم ويدخلهم الحنة برحمته ولانأمن عليهم وتشهد لهم بالحنة ونستغفر لمسيئهم ونحاف عليهم ولائقنطهم"

کسی مسلمان کوکی ایے گناہ کے ارتکاب پرجس کو حلال نہ بچھ کرکیا ہوائی کی تکفیر نہیں کرتے اور اسکے ساتھ یہ بھی نہیں کہتے کہ ایمان کے بعد گناہ گارکو گناہ نقصان نہیں دیتا۔ اور نیکوکار مسلمانوں کے لئے خداکی ذات سے امیدر کھتے ہیں کہ ان کو در گذر کرے گا اور اپنی رحمت سے ان کو جنت میں داخل کرے گا۔ لیکن ان کے بارے میں بالکل ب خوف بھی نہیں ہیں اور ان کے لئے جنت میں داخل ہونے کی شہادت بھی نہیں دے سکتے ، اور ہم ان گناہ گار مسلمانوں کے لئے دعاء مونے کی شہادت بھی نہیں دے بارے میں ڈرتے رہتے ہیں لیکن ان کو بالکیہ مغفرت کرنے ہیں اور ان کے بارے میں ڈرتے رہتے ہیں لیکن ان کو بالکیہ مغفرت کرنے ہیں اور ان کے بارے میں ڈرتے رہتے ہیں لیکن ان کو بالکیہ مانی ہی نہیں کرتے۔

علاء احناف نے علم کلام میں جننی کتابیں تصنیف کی ہیں ان تمام کتابوں

میں اس مسئلہ کو ای صراحت کے ساتھ ذکر کیا ہے۔ ای طرح ہے اہل سنت والجماعت اس مسئلہ میں بھی متفق ہیں کہ کی مسئلان کی کی گناہ کی وجہ ہے اگر چہ وہ کی ہیں ہو کہ بیرہ ہو تکفیر نہیں کی جاستی ہے۔ خوارج اور معتزلہ ایسے خص کو ایمان سے خارج کرتے ہیں۔ ان دونوں فرقوں کے نزدیک ایمان کا تحق بی نہیں ہو سکتا جب تک کہ اس کے ساتھ تمام اعمال صالحہ کا وجود نہ ہوا ہام بخاری سے جو بخاری ہیں۔ "المعاصی من أسر الحاهلية و لا یک فرصاحبها بار تعکابها الا بالشرك بقول النبی صلی الله علیه و سلم: و إنك امر أفیك حاهلیة ۔ بقول الله تعالی: ان الله لا یغفر أن یشرك به و یغفر ما دون ذالك " بقول الله تعالی: ان الله لا یغفر أن یشرك به و یغفر ما دون ذالك " جاھلیة ۔ ( گناہ کا فرانہ فی ہیں اور گئار کی کی گناہ ہے بجر شرک کے تکفیر نہیں کی جدیث انك امر أفیه حاهلیة " اور الله لا یغفر ان الله لا یغفر ان

یشوک به کاوچه کاباب مقررکر کم مخزله وخوارج کی تروید چا بختی است قال ابن البطال: غرض البحاری الردعلی من یکفر بالذنوب کالحوارج و یقول انه من مات علی ذلك یحلد فی النا و الآیة ترد علیهم لأن المراد بقوله و یغفر مادون ذلك لمن یشاء "أی من مات علی کل ذنب سوی الشرك .....

"این بطال کہتے ہیں! کہاس باب سے امام بخاری کامقصدان لوگوں کی تر دید کرنا ہے جو گنا ہوں کی وجہ سے مسلمانوں کی تکفیر کرتے ہیں جیسے خوارج ،ای طرح سے ان لوگوں کی بھی تر دید کرنا ہے جو کہتے ہیں کہ جوتو بہ کئے بغیر مراوہ ہمیشہ میں رہے گا آیت ان کارد کرتی ہے اس لئے کہ" دیغفر مادون ذلک لمن بیٹاء "سے مرادا یہ افتص ہے جو کفروشرک کے علادہ کسی گناہ پر مراہو"۔

تمام سلف اور اہل حق اس بات پر متفق ہیں کہ اعمال ایمان کے وجود و تحقق کے لئے لازم نہیں ہیں اور ان کی نفی سے ایمان کی نفی نہیں ہوگی اور ایسا محض مومن رہے گا گرناقعی مومن رہے گا گرناقعی مومن رہے گا گرناقعی مومن رہے گا گرناگار مومن ہوگا۔ یہی بات امام ابوطنیفہ بھی کہتے ہیں کہ اعمال ایمان کے کمال کے لئے ضروری ہیں۔نفس مسئلہ میں اتفاق کے بعد

ایمان اور عمل کے اس طرح کے باہمی تعلق اور دا بطے کی تغییر میں انداز بیان میں اختلاف ہوگیا ہے۔

#### سلف كاانداز بيان

حافظ این جرفتم الباری میں ایمان کی تعریف کرتے ہوئے سلف کاغرب لکھتے ہیں: " فالسلف قالوا هو اعتقاد بالقلب و نطق باللسان و عمل بالأركان واردوا بذلك أن الأعمال شرط في كماله "

سلف قلبی اعتقاد اور زبانی اقر اراوراعضاء اور جوارح کے مل کے مجموعے کو ایمان کے محال کے محموعے کو ایمان کے ممال کے محال کے مال کے کہاں کے کہاں کے کہاں کے کہاں کے لئے شرط ہیں۔

محقق جلال الدین دوانی نے شرح عقائد العصدیة میں ای مضمون کی تشریح کرتے ہوئے لکھاہے۔

" وتفصيل المقام ان ههنااربعة احتمالات ..... الأول أن يجعل الاعمال جزءاً من حقيقة الإيمان داخلا في قوام حقيقته حتى يلزم من عدمها عدمه وهو مذهب المعتزلة والثاني أن تكو ن اجزاء أعرفية للإيمان فلا يلزم من عدمهاعدمه كمايعد في العرف الشعرو الظفرواليدوالرجل أجزاء لزيد مثلا ومع ذلك لايقال: بانعدام زيد بانعدام أحد هذه الأمورو كالأغصان والأوراق للشجرة تعد أجزاء أمنها ولا يقال تنعدم بانعدامها وهذا مذهب السلف "

ایمان میں فرجب کی تفعیل یہ ہے کہ اعمال کے بارے میں چاراخمال بیں۔ پہلااخمال اعمال کوایمان کی حقیقت کا جز قرار دیا جائے ، ایمان کی حقیقت میں داخل مانا جائے اس طرح سے کہ اس جز کے معدوم ہونے سے ایمان معدوم ہوجائے اور یہ معز لدکا فرجب ہے اور دوسرا اخمال ہیں ہے کہ اعمال ایمان کے معدوم ند ہوجیسا عرف اجزاء عرفیہ ہوں کہ اعمال کے معدوم ہونے سے ایمان معدوم ند ہوجیسا عرف

میں زید کا بال ، اس کا ناخن ، ہاتھ ، ہیر مثلاً زید کے اجزاء ہیں اس کے باوجود نیس
کہا جا سکتا ہے ان میں سے کی ایک کے معدوم ہونے سے زید معدوم ہوگیا۔ یا
جسے کسی درخت کے بیتے اور اس کی شاخیں ہوں جو درخت کے اجزاء شار کئے
جاتے ہیں لیکن رنہیں کہا جا سکتا ہے کہ ان کے معدوم ہونے سے درخت معدوم
ہوگیا۔

متکلمبین ، فقہاءاور حضرت امام ابوصنیف گاانداز بیان متکلمین فقہاءاور امام ابوصنیفہ اعمال اور ایمان کے باہمی ربط کو ظاہر کرنے کے

ین سبہاء اور اہام ہو صیفہ ایمان اور ایمان سے باہی ربط و طاہر سرے ہے۔ لئے جز کا لفظ استعمال نہیں کرتے ہیں گوا یمان کے کمال کے لئے ممل کولازم وواجب کے جب میں میں میں فرق میں میں میں ہوتا ہے۔

و کی کوشش کرے بشرطیکہ دہ مومن بھی ہو۔ اور میں کوشش کر ہے بشرطیکہ دہ مومن بھی ہو۔

امام ابوحنیفہ اس آیت ہے استدلال کرتے ہوئے فرماتے ہیں۔ کہ اس آیت میں اللہ تعالی نے ایمان اور ممل کو الگ الگ کر دیا ہے کہ لوگ پہلے ایمان لائے پھر تعدد مردد در سرک اللہ عمل سرم ربال مند در دیں کے ایمان کا ہے کے بھر

تقاضائے ایمان کے مطابق عمل کئے۔اہل ایمان ایمان کی وجہ سے نماز روز ہ جج وغیرہ انجام دیتے ہیں نہ کہان چیز وں کی وجہ سے مومن ہوئے۔ (العالم والمتعلم)

عثمان بن کے نام خط میں امام بوحنیفہ تحریر کرتے ہیں کہ' حضور میں آئے کی بعثت سے پہلے لوگ مشرک تھے آپ نے لوگوں کوا یمان کی دعوت دی جس کسی نے اس دعوت رہے۔

کوتبول کیااوروہ اس کا اقر آرکیا وہ تحق اسلام مین داخل ہوا کفروشرک سے بری ہوااس کا خون مسلمانوں کے حقوق کے بارے میں خون مسلمانوں کے حقوق کے بارے میں آیات کا نزول ہوا۔ اورائیان کے ساتھ اعمال بھی ضروری ہوگئے۔ "ان الذین آمنوا

ارشادات ہیں ۔ لیکن اعمال کی کوتا ہی سے تقدیق وایمان کا ضیاع لازم نہیں آتا ہے،

کوں کہ تقدیق کمل کے بغیر حاصل ہو چکی ہے آگر کل ہے محروم انسان ایمان سے بھی محروم ہوتا تو اس پرمومن کا اطلاق نہ ہوتا اور نہ اس کی حرمت باتی رہتی ۔ تقدیق وایمان کی وجہ سے اس کومومن کہا جاتا ہے کیاتم ایک مومن کومومن طالم ، مومن نذنب ، مومن خاطی ، مومن عاصی نہیں کہتے ؟ حضرت عمر محرت عمان ، حضرت عمان ، حضرت عمان مرمومن عاصی نہیں کہتے ؟ حضرت عمر ف مطبیعین مراد تھے محقق دوانی ' مشرح عقائد المومنین کہلاتے تھے کیا مومین سے صرف مطبیعین مراد تھے محقق دوانی ' مشرح عقائد عضد یہ 'میں اس کی تفصیل وتشری کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ

"الاحتمال الثالث أن تجعل الاعمال آثار الحارجة عن الإيمان مسببة له "
تير ااحتمال كدا عمال ايمان كاند جزع في بوند جزع في بوايمان كي حقيقت
عضارج بواس ايمان كرة عاربوس، ايمان ال كرا عمال كابا مش بور
و يطلق عليها لفظ الإيمان محازاً"

اورا ممال پرائيان كااطلاق مجازى ب

دوسرے اور تیسرے احمال کے درمیان کوئی مخالفت نہیں ہے۔ زیادہ ہے زیادہ ہے زیادہ جو فرق ہے دہ ہے کہ دوسرے احمال کی بنیاد پراعمال پرایمان کا اطلاق بطور حقیقت کے ہوگا اور تیسرے احمال پرایمان کا اطلاق بطور حقیقت کے ہوگا اور تیسرے احمال پرایمان کا اطلاق بطور بجازے ہوگا اور بید ایک لفظی اور لغوی بحث ہے کوئی شرقی بحث نہیں ہے اور احمال ٹانی میں تفصیل کرتے ہوئے کہا۔

" فكان لفظ الإيمان عندهم موضوع للقدر المشترك بين التصديق ومحموع التصديق والأعمال فيكون اطلاقه على التصديق فقط وعلى محموع التصديق والأعمال حقيقة "
محموع التصديق والأعمال حقيقة "
سلف كے يهال لفظ ايمان كوتقد يق محمل اور تقد يق اور اعمال كے

مجوعے میں جو قدرے مشترک ہے اس کیلئے وضع کیا گیا ہے۔ لہذا یمان کا اطلاق تقید بی مشترک ہے اس کیلئے وضع کیا گیا ہے۔ لہذا یمان کا اطلاق تعمد بین ادراعمال کے مجموعے پر بھی اس کا اطلاق بطور حقیقت ہوگا۔

ان ساری تفصیلات سے بیہ بات روز روش کی طرح عیاں جوگئی کے سلف اور منظمین اور فقہاءاور امام ابوصنیفہ کے مابین اصل مسئلہ بیں کوئی اختلاف نہیں ہے۔ جو منظمین اور فقہاءاور امام ابوصنیفہ کے مابین اصل مسئلہ بیں کوئی اختلاف نہیں ہے۔ جو کچھا ختلاف ہے و تعبیر کے طریقے میں ہے انداز بیان میں ہے اس کی تفصیل اور تشریح کی نوعیت میں ہے۔ اور اس طرح کے اختلافات میں کسی پر جرح وقدح کرنا اور اس کو مطعون کرنا کی مطعون کرنا کسی طرح سے اور جا تر نہیں ہے۔

#### اس سلسلے میں شاہ ولی اللہ محدث دہلوی کا بیان

شاہ ولی الله محدث وبلوی رحمة الله ججة الله کے مقدمہ اور دیباچہ میں علماء کے ورمیان اختلافی مسائل کی محقیق اوراس پرجرح وقدح کے بارے میں محررفر ماتے ہیں: " وقسم لم ينطق به الكتاب ولم تستفض به السنة ولم يتكلم فيه الصحابة فهومطوي على غره فحاء ناس من أهل العلم فتكلموافيه واختلفوا وكان خوضهم فيه امااستنباطامن الدلائل النقليةكفضل الأنبياء على الملائكة وفضل عائشة على فاطمة وإمالتوقف الأصول المواققة للسنة غليه وتعلقهابه بزعمهم ….. وإما تفصيلًا وتفسيراً لماتلقوه من الكتاب والسنة فاختلفوا في التفصيل والتفسير بعد الاتفاق على الأصل ..... وهذا القسم لستُ استصح احدى الفرقتين على صاحبتها بأنهاعلى السنة وكيف وإن أريد به قَحُّ السنة فهو ترك الخوض في هذه المسائل راساً كما لم يخض فيها السلف ولماأن مست الحاجةإلى زيادة البيان فليس كل مااستنبطوه من الكتا ب والسنة صحيحاً وراجحاً ولاكل ماحسبه هولاء متوقفاً على شيءٍ مسلم التوقف ولاكل ماأو جبوارده مسلم الردولاكل ماجحاواء به من التفضيل والتفسير احق مما جاء به غيرهم ولما ذكرنا من أن كون الإنسان سنياً معتبر بالقسم الأول دون الثاني تري علماء السنة يحتلفون فيما بينهم في كثير من الثاني ـ دوسری مسم کے مسائل کا نہ قرآن میں کوئی بیان ہے اور نہ وہ سنت میں مستغیض ہیں اور نہاس مسئلہ میں محابہ نے کوئی گفتگو کی بلکہ اسی طرح ہے مہم رہا یبال تک کہ کچھ اہل علم آئے انھوں نے اس میں عنفتگو کی اوران میں باہم اختلاف ہوااوران کاغورخوض کرنا دلائل نقلیہ ہے اشتباط کر کے ہو، میسے بیول کی فضيلت فرشتول برياحضرت عائشة كي فضيلت حضرت فاطمة برياان كاغور وخوض كرنااس ميں اس لئے ہوكدان كے كمان ميں جواصول سنت سے ثابت ميں ان مسائل برموتوف اور اس ہے متعلق ہیں جو قر آن وسنت سے ثابت ہیں اسکی تغصیل اورتشری میں غور وخوض ہوجس کی وجہ سے تفصیل وتشریح میں اختلاف ہوا لیکن نفس مسئلہ میں سب کا تفاق ہے۔ میں اس فتم کے مسائل میں ایک فرقہ کے دومرے فرقہ پراہل سنت والجماعت ہونے میں فوقیت دینا سیح نہیں مجمتا ہوں كيول كداكراس سے خالص سنت مراد ہے توان مسائل ميں سرے سے غور وخوض بی نہیں کرنا جاہے جیسا کرسلف نے اس میں غور وخوض نہیں کیا اور جب زیادہ وضاحت کی ضرورت آیزی تو پیضروی نہیں ہے کہ جو پچھان لوگوں نے کتاب وسنت سے استنباط کیا ہودہ سب کا سب سیحے یا راجح ہواسی طرح سے بیکوئی ضروری نہیں ہے کہان لوگوں نے جن چیز ول کواس کا موقو نے علیہ سمجھا ہو و و واقعی موقو ن علیہ ہوں، اس طرح بہ کوئی ضروری نہیں ہے کہ جس کو جس طرح انہوں نے واجب الردسمجما ہووہ کل کا کل غلط ہواور پیجمی ضروری نہیں ہے کہ جو پیچھ تنسیر وتغمیل انہوں نے بیان کی ہے وہ تمام کی تمام حق ہو بہ نسبت اس تغییر کے جو دوسروں نے بیان کی ہے۔ اور ہم بیان کر میکے جین کہ پہلے تھم کے مسائل ہی سی ہونے کے لئے ضروری ہیں نہ کہ اس دوسری قتم کے مسائل ،ای لئے تم اہل سنت علاء کو دیکھتے ہو کہ باہم بہت ی جگہوں میں اس دوسری فتم کے مسائل میں ، اختلاف کرتے ہیں۔

#### اسمسك ميس عقيدة الطحاوي كيشارح كابيان

عقیدۃ الطحاوی کے شارح نے اختلاف کی دوشمیں اختلاف تنوع اور اختلاف استان فی المحاوی کے شارح نے اختلاف کی دوشمیں اختلاف تنوع کی تفصیل تقسیم کی اور لکھا: -

"اختلاف التنوع على وجوه فمنه ما يكون كل واحد من فعلين أو قولين حقا مشروعاً كما في القراء ات التي اختلف فيها الصحابة رضى الله عنهم حتى زجرهم النبي صلى الله عليه وسلم وقال كلا كما محسن ومثله اختلاف الأنواع في صفة الاذان والإقامة والاستفتاح ومجل سجود السهو وصلوة الخوف وتكبيرات العيد ونحو ذلك مما قد شرع جميعه وإن كان بعض انواعه أرجع أو أفضل ، ثم تجد لكثير من الامّة في ذلك من الاختلاف ما أوجب اقتتال طوائف منهم على شفع الاقامة ونحوذلك وهذا عين المحرم ومنه ما يكون كل من القولين هو في معنى القول الآخر لكن العبارتان مختلفتان كما يختلف كثير من الناس في ألفاظ الحدود وصيغ الأدلة والتعبير عن المسميات ونحو ذلك ثم الحهل او الظلم يحمل على احدى الطائفتين والاخرى والاعتداء على قائلها ـ

اختلاف تنوع کی ایک قتم یہ ہے کہ دونوں فعل اور قول صحیح اور حق ہوں جسے ابتداء میں صحابہ کے درمیان قراء توں میں اختلاف ہوا آپ نے ان کوز جر وتوج کرتے ہوئے فرمایا کہتم دونوں ٹھیک پڑھتے ہوا ختلاف نہ کرو' کلا کمائحس' یاجسے کلمات او ان میں ترجیح اور عدم ترجیح کا اختلاف یا قامت کے کلمات میں مفی اوفراد کی کا اختلاف ، ثناء کے مختلف صیغوں میں اختلاف اور حجد ہ سو کے قبل السلام اور بعد السلام میں اختلاف ، تشہد کے کلمات وصیغوں میں اختلاف جس میں سجی طریقے جائز ہیں گوان میں ہے بعض کو بعض پرترجیح حاصل ہواس میں اس طرح اختلاف کرنا کہ باہمی قبال ویزاع کی نوبت آ جائے بیر درام وناجائز

ہے۔ اختلاف تنوع کی تسمول میں ہے ایک تتم بیجی ہے کہ دونوں تول ایک دوسرے کے ہم معنی ہول کیکن دونوں کی عبارتیں مختلف ہول جیسے بہت سے لوگو ل کی تعریف ہوں جیسے بہت سے لوگو ل کی تعریف ہوں جیسے بہت سے لوگو ل کی تعریف اورای طرح سسیات کی تعبیر میں فرق ہونہ ہو ایسی صورت میں ایک طبقہ کی تعریف اوردوسرے کی خدمت سراسر جہالت و ناوا تفیت پر بنی ہوگا اورا کر جان ہو جھ کرابیا کیا ہے تو دوسرے کے تی میں طلم اور تعدی ہے۔ پھر شارح عقیدۃ الطیاوی اس کے بعدا ختلا ف تنوع کے سلسلے میں مزید لکھتے ہیں کہ ان دونوں اختلاف کرنے والی جماعتوں کی قرآن تعریف کر دہا ہے بشر طیکہ ایک نے دوسرے پرظلم و تعدی نہی جسے اللہ تعال کا تول :

اى طرح" و داؤد وسليمان إذ يحكمان في الحرث إذ نفشت فيه غنم القوم و كنا لحكمهم شاهدين ففهمنا سليمان و كلا اتينا حكماو علماً \_ اس واقعه ميل هفرت سلمان نے ایک فیصله دیا اور حضرت داؤد نے دوسرا فیصله دیا ۔ اگر چه الله تعالی نے حضرت سلیمان کونیم کے ساتھ متصف کیا گر حضرت واؤد وسلیمان علیما السلام دونوں کی تعریف کرتے ہوئے فرمایا ۔ "و كلا آتینا حكما و علما "

ای طرح نی کریم علیہ الصلاۃ والسلام نے غزوہ بی قریظہ جاتے ہوئے وقت کے اندر راستے میں نماز پڑھنے والول اور جنہوں نے اس کو وقت سے موخر کیا اور بنوقر یظہ جا کرنماز پڑھی دونوں میں سے کسی کوآپ نے زجروتو نیخ نہیں کیا۔

#### ای طرح آپنے فرمایا:

"إذ احتهد الحاكم فاصاب فله احران وإذا احتهد وأحطأ فله أحر" ندمت ان لوكول كى ب جودوسر برظلم اورتعدى كرير -جبيما كمثارح عقيدة الطحاوى

" الا مارهم ربك " ك تحت لكفة بين:

فان رحمهم الله اقر بعضهم بعضاً ولم يبغ بعضهم على بعض كما كان الصحابة في خلافة عمر وعثمان يتنازعون في بعض مسائل الاحتهاد فيقر بعضه بعضاولا يعتدى ولا يعتدى عليه وان لم يرحموا وقع بينهم الاختلاف المدموم فبغي بعضهم على بعض اما بالقول مثل تكفيره و تفسيقه واما بالفعل مثل حبسه وضربه وقتله

اگر خدانے ان پر رتم کیا تو بیا اختلاف کرنے والے ایک دوسرے کے تن کا اعتراف کریں مے اور کوئی کسی ظلم و تعدی نہیں کرے گا جس طرح منزت عمر وعثان کے دور میں صحابے کا اجتہادی مسائل میں اختلاف ہوا تو کسی نے کسی پرظلم و تعدی نہیں کی اور ہرا یک نے دوسرے کے حق کا اعتراف کیا اور اگر خدا کی طرف ہے ان پر حم نہیں ہوگا تو ایسی جماعت ندموم اختلاف میں پڑجائے گی اور ایک دوسرے پرقوان ظلم کرے گی جیے کسی کی تکفیریا تفسیق یا عملاحیے مارٹا کتید کرنا ہول کرنا۔

#### اصل مسئلہ کے بارے میں

اس تمہید کے بعد غور کریں کہ محدثین فقہاء متکلمین اور امام ابوحنیفہ کے درمیان اصل مسلم میں اتفاق ہے ۔ تعبیر اور انداز بیان کا صرف فرق ہے جیسا کہ اس کو بہت تفصیل ہے واضح کیا گیا 'محدثین اور معتز لہ اور خوارج کی تعبیر میں لفظی مشابہت پائی جاتی ہے جس طرح خوارج ومعتز لہ اعمال کو اجزاء ایمانی ہے جس طرح خوارج ومعتز لہ اعمال کو اجزاء ایمانی ہے حمد ثین بھی اعمال کو اجزاء ایمانی ہے تعبیر کر ہے ہیں ۔ گردونوں کے درمیان جز کے مفہوم میں زمین و آسان کا تفاوت ہے ۔ معتز لہ اور خوارج کے بیال اس جز کے فوت ہونے ہونے سے ایمان ختم اور معدوم ہوجاتا ہے اور محدثین کے بیال اس جز کے فوت ہونے سے ایمان زاکل نہیں ہوتا ہے بلکہ ایمان باتی رہتا ہے جس کی وجہ ہے وہ خلود نی النار کا مستحق نہیں رہتا ہے۔ اگر اس لفظی مشابہت کی وجہ سے کوئی شخص محدثین کو فرقہ النار کا مستحق نہیں رہتا ہے۔ اگر اس لفظی مشابہت کی وجہ سے کوئی شخص محدثین کو فرقہ

معتزلہ اور خوارج میں شار کرنے گے اور ان کومعتزلی اور خارجی کہنے گئے تو کیا یہ سزا سر خلاف حقیقت نہیں ہوگا اور اگر اس فرق کو جانے ہوئے ان حضرات کے بارے بیل اس لفظ کا استعمال کرے گا تو سراسر خلاف حقیقت ہونے کے ساتھ ساتھ ان پر ظلم و تعدی بھی ہوگی اور الا مارحہ ربٹ نے خارج ہوگا جیسا کہ شارع عقید قالطی اوی نے اس کو تفصیل سے بیان کیا ، آق طری نفس مسئلہ بیل جو کتاب شارع عقید قالطی اوی نے اس کو تفصیل نفسیز انداز اور تعبیر کے اختلاف و سنت سے ثابت ہوئے اس کی تفصیل نفسیز انداز اور تعبیر کے اختلاف کی وجہ سے کوئی شخص اہل سنت ہونے سے خارج نہیں ہوگا جیسا کہ شاہ ولی اللہ نے حجہ اللہ البالغة میں اس کو بیان کیا اور ان کے اس بیان کو جم نے ماقبل میں نقل بھی کرویا ہے۔

رویاہے۔
ای طرح فقہاء ، تتکلمین ، امام ابوصیف کی تعبیر اور مرجہ ضالہ کی تعبیر میں بس اتی مشابہت ہے کہ کہ بید حفرات بھی اعمال کے جز ہونے کی فئی کرتے ہیں اور مرجہ بھی نفی کرتے ہیں گرآ گے دونوں کے درمیان فرق عظیم ہے ، کہ مرجہ ضالہ اعمال کو کوئی حقیت نہیں وہتے اس کی جاجت وضرورت کی فئی کرتے ہیں گنا ہوں کے ارتکاب کو حقیت نہیں وہتے اس کی جاجت وضرورت کی فئی کرتے ہیں گنا ہوں کے ارتکاب کو ضرورسال نہیں بتاتے ، فقہاء تتکلمین اور امام ابوطیفہ اعمال کو حیثیت دیتے ہیں اس کی حاجت وضرورت کو ثابت کرتے ہیں گنا ہوں کے ضرورسال ہونے کو بیان کرتے ہیں اب گرکوئی اتن ہی مشابہت کی بنا پر ان حضرات کوفر قد مرجہ میں شار کرنے گیا اور ان کو جہالت اب گلے تو اس کی بیات حقیقت کے بالکل خلاف ہوگا اور کہنے والے کی جہالت کو ظاہر کرے گیا اور جو جان ہو جو کر اس طرح کی بات کے گا تو ان حضرات پرظلم ہوگا ، کو خلام کر کے گیا اور الا مار حم ربلٹ سے خارج ہوگا اور "مااحتلف الذین أو تو ا الکتاب إلا من اور الا مار حم ربلٹ سے خارج ہوگا اور "مااحتلف الذین أو تو ا الکتاب إلا من بعد ما جاء هم العلم بغیا بینہ م "کامصداق ہوگا۔

### امام ابوحنیفی پرارجاء کی تہمت کے اسہاب

اس صورت حال کے بعد ہونا تو یہی جا ہے تھا کہ امام ابوحنیفہ کوکوئی مرجی نہ کہتا

1.

فرقه مرجنه میں ان کوکوئی شارنہ کرتاای لئے ابوز ہرہ نے لکھا کہ امام ابوحنیفہ کواسی صورت میں مرجی کہا جاسکتا ہے جب ان عقائد کے حامل سب لوگوں پر ارجاء کا فتوی صادر کیا جائے اور ظاہر ہے کہ ایسی صورت میں صرف امام ابو حنیفہ ہی مرجیہ ہے تہیں ہوں گے بلك معتز له كوچھوڑ كرتمام محدثين وفقهاءاس زمر وميں داخل ہوجا تيں گے۔ مگر ہم ويجھتے ہیں کہ امام ابوصنیفہ پر ارجاء کی تہمت لگائی کئی ان کے زمانے میں بھی پچھاوگوں نے ان یراس کا افتر اء کیا ،اوران کی و فات کے بعد بھی اپنی غرض فاسد کے لئے امام صاحب کی طرف ارجاء کومنسوب کیا،اس کی بنیادی دجه توامام صاحب کی عبقری شخصیت اوران کے گونا گول کمالات ہیں۔ ابوز ہرہ لکھتے ہیں" فقدا سلامی کی تاریخ کسی ایسے تحص سے آشنا تہیں ہے کہ امام ابوحنیفہ کی طرح جس کی مدح وقد ح کرنے والے بڑے کثیر تعدامیں یائے جاتے ہوں ، جہاں آپ کی تعریف کرنے والوں نے بروی کٹرت سے کتابیں لکھیں تو ندمت کرنے والوں نے بھی ہرطرح کی جرح وقدح کی جس کی اصل وجہ پیھی كة آپ فكر ونظر ميں ايك سنعل مسلك كے بانی تھے جس ميں آپ نے بڑے غور وفكر ے کام لیا کوئی وجہ نہ تھی کہ آپ کے ثناخوانوں کے ساتھ ایک گروہ مخالفین کا نہ ہوتا مگر آپ کے مخالف زیادہ تروہ لوگ تھے جوفکر کے میدان میں آپ کا مقابلہ نہ کر سکے یا آپ کے افکار و آراءان کے قہم وادراک ہے بالا تھے یا پھرا کیے لوگ تھے جو ہراس طریقہ کو بدعت اورخلاف حق قرار دیتے تھے جس میں صرف اقوال صحابہ پراکتفانہ کیا جائے اور آپ کے بعض ناقدین تو آپ کے علم وصل ورع اور تقوی وغیرہ سے ناواقف بھی تھے اس قسم کے لوگوں کا شورغل کتنا بھی زیادہ زباہو گرحقیقت یہ ہے کہ ایسے لوگوں کی منشا کے برخلاف تاریخ نے آپ کی تعریف وتو صیف میں رطب اللمان ہونے والوں کے اقوال کو بڑی احتیاط ہے محفوظ رکھا۔ اور ٹابت کردیا کہ یہی شہادت سجی شہادت ہے۔ امام ابو حنیفہ پرنکتہ چینوں کی نکتہ چینی بس یہی رہ گئی ہے کہ سی انسان کی قدرو قبت کیسی بھی ہو اس کا فکر واخلاص کسی بھی درجہ کا ہوشک دشبہ ہے الن کی ذات محفوظ نہیں روسکتی بیدا در ا بات ہے کہ اس ہے اس کے وقار میں کی نہیں آئی بلکہ دہ اور زیادہ قدرو قیمت کا حامل

ہوجاتا ہے۔اس کے بعد اس تہت لگانے کے خاص اسباب بیان کرنے کی کوئی ضرورت ہیں رہ جاتی ہے پھر بھی مخضرا تین سب کوذ کر کررہا ہوں۔ تمبر (1) وہل بدع نے آپ پرتہمت لگائی اور اس کی خاص وجہ یہ ہے کہ امام ابوحنیفهٔ ابتداءاً علم کلام بی کی طرف متوجه بهوئے اور اس علم میں مہارت حاصل کی اور ا تناہی تبیں بلکہ علم کلام کے موضوع پر کتابیں بھی تصبیف کیں اور کتابوں کے لکھنے پر ہی ا کتفانہیں کیا بلکہ بہت ہے فرقوں کے غلط عقائد کی تر وید بھی کی ،ان سے مباحث مناظرہ بھی کیا ،آپ زیرک اور ہوشیار تصحریف مقابل کو خاموش کرنے کا بہترین طریقہ کیا ہوسکتا ہے اس کوخوب جانے تھے۔مباحثہ اور مناظرہ کرنے والوں کو لا جواب کردیے ا پی ذہانت ، فطانت اور مہارت ہے ایسے دلائل مہیا کرتے جولوگوں کے ذہنوں سے قریب ہوں جس ہے حق بات کا سمجھنا لوگوں کے لئے مہل وآسان ہوجا تا اور مخالفین کو رسوائی اٹھانی پڑتی جس کی وجہ سے ان لوگوں کوامام صاحب سے بڑی حد تک کداور دستنی ہوگئے تھی معتزلہ اورخوارج کی ویسے بھی عادت تھی کہا ہے مخالفین کومر جد کالقب دے کر عام مومنین میں بدنام کریں مگرامام صاحب اس کا زیادہ نشانہ ہے ،عبدالکریم شہرستانی نے گوتا گوں وجوہ کی بنا پرلکھا ہے"والمعتزلة كانو يلقبون كلٍ من خالفهم في القدر مرحمًا" وكذلك الوعيدية من الحوارج " يعني معتزله برنسي كوجومسكله تقذير

المام تقازاتى شرح مقاصد عن الله يعزه وصاحت كماته لكحة بن النار المعتولة أن صاحب الكبيرة بدون التوبة محلد فى النار وإن عاش على الإيمان والطاعة مأة سنة ولم يفرقه بين أن تكون الكبيرة واحدة أو كثيرة واقعة قبل الطاعات أو بعدها أو بينها و جعلوا عدم القطع بالعقاب و تفويض الامرالي الله يغفر إن شاء و يعذب إن شاء على ما هو مذهب بأهل الحق إرحاء أ بمعنى أنه تاخير للأمر و عدم حزم بالعقاب و الثواب و بهذا الاعتبار حعل أبو حنيفة و غيره من المرحنة "

معتزلہ کامشہور مذہب ہے کہ مرتکب کبیرہ بغیرتو ہے مراتو ہمیشہ ہمیش جہنم میں رہے گا۔اس کے مقابل میں جولوگ عذاب کاقطعی تھم نیس لگاتے اور خداکی مشیت کے حوالے کرتے کہ اللہ جاہے تو معاف کرد ہے جاہے عذاب دے اس عقاب وأواب کے حوالے کرتے کہ اللہ جاہے تو معاف کرد ہے جاہے عذاب دے اس عقاب وأواب کے حوالے کے وووالوگ ارجاء کہتے سے ۔اورای اعتبار ہے الوصنیفہ وغیرہ کومر جند قرارد یا گیا۔

اورخودامام ابوصنیفہ نے اپنے الزام ارجاء کے بارے میں عثان بتی کے نام جو خطانکھا ہے اس میں بھی اس وجہ کوؤ کر کیا ہے:

أما ما ذكرت من اسم المرحثة فما ذنب قوم تكلموا بعدل وسماهم اهل البدع بهذا الإسم ولكنهم اهل العدل والسنة وإنما هذا اصم سماهم به اهل شنان.

ربی مرجه کی بات جس کائم نے تذکرہ کیا ہے تو الی جماعت کا کیا قصور ہے جنہوں نے ایک درست بات کمی اور اہل بدع نے انہی مرجد کا نام دے دیا۔ حالانک وہ لوگ اہل عدل واہل سنت ہیں۔

ان کو بینام بغض وعداوت رکھنے والوں نے دیا۔

(۲) امام الحظم ابوطنیفدی مقبولیت اوران کے تبعین کی کثرت کی وجہ سے مرجہ ضالہ کے ایک فرقے کا بانی خسان بن ابان الکوفی تامی لوگوں بیں مقبولیت حاصل کرنے کے لئے اورائے مسلک کی اشاعت کے لئے امام اعظم کے تام کو استعال کرتا تھا اورائی فلط فرجب کوامام کی طرف منسوب کرتا تھا، چنانچ شارح مواقف لکھتے ہیں:
"وکان غسان الحرجی ینقل الارجاء عن ابی حنیفة و بعده من المرجیة و هوافتراء علیه قصد به غسان ترویج مذهبه بنسبته الی

هذاالامام المحلیل" " خسان مرجی کہتا تھا امام عظم مرجی تھے اور تد ہب ارجاء کوا مام صاحب کی طرف منسوب کرتا تھا جو سراسر جموث اورافتر اء ہے امام صاحب کی طرف

نبت كرنے كامقعدائے ندہب كى تروج واشاعت كلى۔ ای طرح کی بات عبدالکریم شہرستانی بھی نقل کرتے ہیں امام صاحب کے ناقدین میں بہت ہےا بیےلوگ بھی ہیں جوآ پ کےعلم وصل وغیرہ کی زیادہ معلو مات نہیں رکھتے تھے وہ حضرات اس مسم کے برو پایکنڈوں سے متاثر ہو مگئے۔ (۳)حضرات محدثین کی ایک معتد به جماعت ایس تھی جن کی پوری تو جه کا مرکز صرف علم حدیث کی روایت وسماع تھا بلکہ بی<sup>ر</sup> حضرات حدیث کی روایت اوراس کی سند کے بیان ہی کوعلم اوردین جانبے تھے اورائے مضمون میں غور فکراور مسائل کا استغیاط اوراس کے ماخذ کومعلوم کرنا ایک طرح سے بدعت سمجھتے تتھے،جس کی وجہ ہے اگر کسی فقیہ کے متعلق معلوم ہوتا کہ وہ کسی مسئلہ میں اجتہا د کرر ہاہے اور اس کے مآخذ ومدارک کو بیان کررہا ہے تو اس پر برافروختہ ، ہوجاتے اوراس پراعتراض کرنے لگتے اوراس پرالیس جرح وقدح كرتے جوان حضرات كى معلومات كيمطابق اس پرمنطبق موسكے،ان كاذبهن تنك اورمعلومات مطحي تنطي سخ جس كى وجهر الركوئي متكلم صفات بارى تعالى ميس بحث كرر باہوياكوئى صوفى نفس كے احوال اور اسكى كيفيات كاتذكره كرتاحتى كما كركوئى محدث تشكسل سے اشعار بھی پڑھتا تو اس پر بھی برافر دختہ ہوجائے تھے اوراس پر بھی جرح وقدح كرتے تھے۔امام شائعی كاتر جمد لكھتے ہوئے يا قوت جموى نے مصعب زبيرى سے تقل کیا ہے مصعب کہتے ہیں کہ میرے والداور امام شافعی دونوں ایک دوہرے کواشعار سارے تضامام شافعی کو بے شاراشعار یاد تصامام شافعی نے بزیل کے تمام اشعار زبانی سنادیے اس کے بعدمیرے اباہے کہنے ملکے کہمی صدیث کی روایت کرنے والے کومیری یہ بات نہ بتادینا۔اسلئے کہان لوگوں کے لئے بینا قابل برداشت عمل ہے۔

"لا تعلم بهذا احداً من اهل الحديث فانهم لا يحتملون هذا ـ حماد بن اسامه جومشهور محدث بين جن كوالحافظ الحجد كما جاتا هم ابونعيم نے اپني

کتاب حلیة الاولیاء میں انکا ایک قعد نقل کیا ہے طرطوی میں عبداللہ بن مبارک کے بہال محقے ، انھوں نے عبداللہ بن مبارک سے کہا کہ آپ نے حدیث کی بد کتاب تکھی

46

ہادراسمیں ابواب اورعنوان قائم کئے ہیں آپ کی بیات مجھے بالکل پسندہیں ،مشاکخ کامیطریت جمیس تھا۔ فقلت يا اباعبد الرحمن اني لانكرهذه الابواب والتصنيف الذي وضعتموه ماهكذ اادركنا المشيحة اگر چەصحابە كے دور ہی ہے دونوں طرح كے علماء دين كی خدمت كرتے ہے ، ا یک سم حفاظ حدیث کی جن کا کام روایات کو یا در کھنا جیسی سنی و کسی ہی دوسروں تک پہنچادیناان حضرات نے امت کے لئے دین کومحفوظ رکھا ، دوسری قسم فقہائے اسلام کی جن کا کام مسائل کااشنباط وانتخراج تھا عبداللہ بن عباس حبر امت ،قر آن کے ترجمان ہیں مکرالیں احادیث جس میں ذاتی ساع کی تصریح ہوہیں بچیس سے زیادہ نہیں۔حافظ ابن حزم کہتے ہیں کہ ابو برمحر بن موی نے ابن عباس کے صرف فاوی ہیں جلدول ميں جمع كے اور بيان كے دريائے فقامت كااكي چلو ہے،ان كے مقابلے ميں حضرت ابوہر میرہ حفظ روایت میں علی الاطلاق حافظ امت بیں ان کے بارے میں ابن حزم کہتے جیں کہان کے فناوی کوایک جھوٹے سے جزء میں جمع کیا جاسکتا ہے۔ان دونوں طرح کے علوم حاصل کر نیوالوں کے ذوق ومشرب میں اختلاف بردھتا رہاجس کی وجہ ہے ایک دوسرے پر تنقید وتبمرہ سے آھے جرح وقدح تک کی نوبت آگئی مصعب بن احذامام مالک کے ان اہم شاکردوں میں سے ایک ہیں جن سے مؤطاامام مالک منقول ہے، بخاری دسلم، ابوحاتم، ابوزرعہ، ذھی وغیرہ ان کے شاگرد ہیں بخاری وسلم نے اپنی سمجع میں ان کی روایت کوفٹل کیا ہے ایسے مخص کے بارے میں قاضی عیاض نے فال کیا ہے کہ ابو بکر بن خیٹمہ کہتے کہ جب میں نے ۱۹ سے میں مکہ مکرمہ کا سفر کیا تو میں نے اپنے والد بزر کوارے بوجھا کہ وہاں پر میں کن کن لوگوں سے حدیث کی روایات کو قلمبند كرون كانو والد بزركوار في فرمايا كه مصعب كےعلاوہ جس كى روايت كوچا ہولكم بندكرو قاضی عیاض کہتے ہیں کہ فیٹم اصحاب حدیث سے ہیں اور مصعب اصحاب الرائے سے ،اورامحاب حدیث کواصحاب الرائے سے ایک طرح کی وحشت اور منافرت ہوتی تھی

جس کی وجہ سے مصعب کی روایت کو قلمبند کرنے سے منع کردیا درنہ مصعب کے ثقہ ہونے میں کوئی شبہیں۔ والا و هو ثقة لانعلم احداً ذکرہ الا بحیر وقی قامی عیاض امام احمد سے نقل کرتے ہیں کہ ہم برابر الل الرائے پرجرح وقدح کرتے منظے ، امام شافعی نے آگر وقدح کرتے منظے ، امام شافعی نے آگر ہمارے درمیان موافقت پیدا کرائی۔

قال احمدین حنبل :مازلنا نلعن اهل الرائے و یلعنو نناحتی جاء الشافعی نمز - بیننا نہ

قاضی عیاض اس جملے کا مطلب بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ امام شافعی نے سیحے
احادیث کولیا اور اس کومعمول بنایا اور ان حضرات کود کھلایا اور بتلایا کہ ہردائے اور قیاس
غلط نہیں ہے بلکہ اسکی حاجت وضرورت ہے شریعت کے احکام کی وہ بنیاد ہے اور اس
سے ماخوذ ہے اور اس سے اخذ کرنے کی کیفیت انکوسمجھائی اور بیان کی۔

امام شافعیؓ نے اصحاب حدیث کوجو بات سمجھائی اور بتائی امام محمد جوامام شافعی رحمة اللّه علیہ کے بھی استاذ ہیں اس بات کوامام شافعی سے بہت پہلے سمجھا اور بتلا بچکے ہیں۔ فخر الاسلام بر دوی اصول فقہ کے مقدے میں لکھتے ہیں۔

قال محمد في كتاب ادب القاضي لايستقيم الحديث الا بالرائي ولا يستقيم الراي الا بالحديث.

قاضی شریک مرجیہ کی گوائی قبول نہیں کرتے تھے امام محمہ نے کسی مسئلے میں ان
کے پہال گوائی دی تو قاضی نے ان کی گوائی کورد کردیا اوران کی شہادت کو قبول نہیں کیا
قاضی شریک سے پوچھا گیا کہ آپ نے ان کی گوائی کو کیوں رد کردیا تو انہوں نے کہا کہ
میں اس شخص کی گوائی کو قبول نہیں کرتا جو کہتا ہو کہ نماز ایمان کا جز نہیں ہے یہ مسئلہ پہلے
میں اس شخص کی گوائی کو قبول نہیں کرتا جو کہتا ہو کہ نماز ایمان کا جز نہیں ہے یہ مسئلہ پہلے
میں اور فقہا اور تکلمین جز ء کا لفظ استعال نہیں کرتے جی دونوں کے یہاں ایمان کے
کی اعمال لازم جی فرق صرف انداز بیان اور تعبیر کا ہے۔ حضرات محد ثین کا

خیال ہے کہاں تعبیر کی وجہ ہے اعمال کی اہمیت باتی نہیں رہ جا لیکی لوگ اعمال کا اہتمام نہیں کریں گے جس کی وجہ ہے قسق وفجور کاشیوع ہوگا جس سے بید حضرات برافروختہ ہوئے اور مرجمہ سے اس صوری مشابہت کی وجہ سے ان کی طرف ارجاء کی نسبت کردی حالانکہ بیرحضرات محض ایمان کامفہوم متعین کرتے ہیں اس کے ساتھ ساتھ طاعات کو واجب ولازم بھی کہتے ہیں اس میں تساہل جا ئر نہیں سمجھتے تو اس ہے اعمال کی اہمیت کس طرح کم ہوگی

ایک عالم دوسرے کے بارے میں جوجرح وقدت کرتاہے تواسکی دوصور تیں ہوتی ہیں۔ (۱) ان الفاظ کے استعال ہے اس برحکم لگا نامقصور نبیں ہوتا بلکہ انسان کی طبیعت مسجھھاسی طرح کی واقع ہوئی ہے کہ جبآ دمی غصہ میں ہوتا ہے تو سب وشتم کرتا ہے ابعن وطعن کرتا ہے ،غصہ کے مصندے ہونے کے بعد اگر یو جھاجائے تو معذرت کرنے لگتا ہے اور بھی اسکا استعمال بطور مذمت کے ہوتا ہے اس برحکم لگانا مقصود نہیں ہوتا ہے اور مقصود اسکی خیر خوابی ہوتی ہے کہ شایداس کام ہے باز آتے اور بھی دوسرے لوگوں کی خیرخوابی ہوتی ہے کہ وہ لوگ اس امر سنیع میں نہ پڑیں،

(٢)اور بھی بیلعن طعن اس ہے مقصد اس براس کا حکم لگانا ہی ہوتا ہے الیم صورت میں اس علم کے غلط ہونے کا اندیشہ ہوتا ہے ،اس لیئے کہ بیا حکامات ان کی بنیاد نظن برہوئی ہے اور طن بھی غلط بھی ہوتا ہے انسان کی نفسیات بچھائی طرح کی واقع ہے کہ جب آ دمی کے ذہن میں کوئی بات آئی ہے اگر جہوہ کمزور درجہ میں ہو پھراس کے بارے میں الی بات سے واقف ہوتا ہے جس میں اس سابق بات کے موافقت اور مخالفت دونوں کا خمال ہوتا ہے جو پہلی بات کے موافق اخمال ہے اس کور بھے دیتا ہے اس طرح وہ بات ہوتے ہوتے اس کے قس میں قوی ہوجاتی ہے، اس لئے اگر کوئی عالم جس عالم سے ناراض ہواس برجرح وقدح کرتا ہے تو اس کے بارے میں اس بات کا قوی اندیشہ ہوتا ہے کہا گریپنارانسکی نہ ہوتی تو یہ چیزخوداس کی نظر میں بھی موجب جرح نہ تھی۔

وعين الرضى عن كل عيب كليلة الاولكن عين السخط تبدي المساويا

قوامين بالقسط شهداء لله ولوعلى انفسكم اوالوالدين والاقربين ان يكن غنيا و فقيرا فالله اولى بهما و لاتتبعوا الهوى ان تعدلوا". اوروومري جَّدارشاوفرمايا

"لايجرمنكم شنان قوم على ان لاتعدلوااعداوا هو اقرب للتقوى".

شدت بغض ای طرح شدت محبت بسااوقات تحقیق حال کے لیے ذہر دست رکاوٹ بن جاتی ہے،اورانسان اس شدت بغض کی وجہ سے اس کے تمام محاس ومنا قب

تحمل ہوسکتا تھا مگر وہ اس پرمحمول نہیں کرتا یہی حال شدت محبت کا بھی ہے اس ہیں بھی آ دمی غلواور اسراف کرتا ہے اور اس کا اعتدال باقی نہیں رہتا لیس جن حضرات ا کابر نے امام ابوحنیفہ '' کے احوال ہے واقف ہونے کے باد جودان پر جرح وطعن کی ان کے

بارے میں بھی ہم حسن ظن رکھتے ہوئے بہی تاویل کریں گئے کہ وہ مومن غیور تھے اپنی نہ جہ میں سحریتھ انھیں الم الوجذ فہ سے متعلق انسی اتنی پینچی ہوں گی جن کہ ا

نیت میں سیچے تھے آتھیں امام ابوحنیفہ سے متعلق الی با تمیں پہنچی ہوں گی جن کے بارے میں ان کا خیال ہوا کہ وہ بدعت ہے یا نہیں غلط نہی ہوئی کہ وہ نبی کریم میلیدیولم کی

احادیث کورد کرتے ہیں جس سے ان کی غیرت ایمانی جوش میں آگئی اور للہ فی للہ ان اللہ اللہ علیہ میں آگئی اور للہ فی للہ ان سے اعلم کے بارے میں جرح وطعن کے الفاظ سے غیظ وغضب ظہور ہوا اور ان سے امام اعظم کے بارے میں جرح وطعن کے الفاظ

صادر ہوگئے اوراس جرح وطعن کے ذریعہ ہے انکابی خیال اور گمان تھ کہ ہم شریعت اور دین کادفاع کررہے ہیں اوراس خبر کی جیسی تحقیق کرنی جائے تحقیق نہیں کی حدیث

معنعن کے بیچے اور متصل ہونے کے سلسلے میں راوی مروی عنہ کا باہم لقاء وساع ضروری ہے۔ کے باہم لقاء وساع ضروری ہے۔ امام بخاری اور امام سلم کا اختلاف ہے امام بخاری کے نزدیک کم

از کم ایک مرتبدلقاء وساع ضروری ہے امام مسلم اس کوضر وری نہیں قر ار دیتے امام مسلم کو گھراں ہونے کے لئے جوشرط کو گمان ہونے کے لئے جوشرط کو گھان ہونے کے لئے جوشرط

لگائی ہے اس کی وجہ سے احادیث سے حدے ایک بہت بڑے ذخیرے کرردکر تا پڑیا جسکی وجہ سے امام مسلم کو سخت عصر آیا اوران کے لئے خد درجہ فتیج لفظ ' بعض منتحلی الحدیث ' بھی استعال کرنے سے گریز نہیں کیا حالا نکہ زیادہ تر علماء نے اس مسئلے میں امام بخاری کے قول کو ترجیح دی ہے اور رہے وہ حضرات جنھوں نے حسد کی بنیاد میں امام بخاری کے قول کو ترجیح دی ہے اور رہے وہ حضرات جنھوں نے حسد کی بنیاد پرجرح وقدح کے الفاظ استعمال کئے ہیں بیہ توالی بیاری ہے جس کا کوئی علاج ہی مہیں ہے بجزائ کے کہ حاسدین کے شرسے اللہ کی پناہ حاصل کی جائے۔

#### ائمه مجتهدين كامقام ومرتبه

ابن قیم لکھتے ہیں کہ نبی علیہ السلام کی طرف سے بہلغ دوطرح کی ہے الفاظ نبوت کی تبلیغ اور معانی کی تبلیغ اور معانی کی تبلیغ کرنے والے فقہائے اسلام ہیں جن کو خدا کی طرف سے مسائل کے اسخر ان اور استنباط کی نعمت عطا کی گئی اور حلال وحرام کے ضا بطے بنانے کے لئے متوجہ ہوئے فقہاء کا مقام زمین میں ایسا ہے جیسے ستارے آسان میں ، آہیں کے ذریعہ تاریکیوں میں سرگرداں لوگ راستہ معلوم کرتے ہیں ، لوگوں کوان کی ضرورت کھانے اور چینے سے بھی زیادہ ہے ، ازروئے قرآن والدین سے بھی زیادہ ان کی اطاعت فرض ہے۔

کی اطاعت فرض ہے۔

(اعلام الموقعین)

رہ میں ہوتا ہوئے۔ ہر چند فقہائے اسلام اور مجتہدین بہت ہوئے ہیں کیکن جمہور امت کے درمیان چنداشخاص ہی مقبول ہوئے ،اس فن میں نبی کی کا پھیلئے سے مشابہت قامہ چند ہی حضرات کو نصیب ہوئی اور ان سب میں زیادہ مقبولیت امام اعظم کوحاصل ہے ، ان مخصوص ائمہ مجتہدین کا مجتہد ہوتا تو اتر کے ساتھ ثابت ہے ، شاہ اساعیل شہید منصب امامت میں کھتے ہیں جس کا ترجمہ حسب ذیل ہے۔ کھتے ہیں جس کا ترجمہ حسب ذیل ہے۔

لکھتے ہیں جس کاتر جمہ حسب ذیل ہے۔ احکام شرعیہ دوطریق پر حاصل ہوتے ہیں تحقیقاً اور تقلیداً ،اورا نبیاء کاعلم ،تقلیدی علم کے قبیل سے بالکل نہیں ہے بلکہ جو پچھان کوعلم حاصل ہوا ہے اس کاکل کاکل بطریق تحقیق حاصل ہوا ہے ،اور تحقیق کے دوطریقہ ہیں پہلااجتہاد بشر طبیکہ معقول ذوی العقول ہو، دوسراالہام بشرطیکہ نفسانی مداخلت ہے محفوظ ہو، پس انبیاء کے مشابیلم احکام میں یا تو مجہدین مقبولین ہوں گے یاملہمین محفوظین ہیں ، چونکہ کشف والہام کی طرف احکام کی نسبت اوائل امنت میں معروف ومشہور نہی کی لہذ اانبیاء کے مشابہ اس فن میں مجتهدین مقبولین ہیںلہذ اانہیں کوائمہ فن تمحصا جا ہے جیسےائمہ ٗ اربعہ، ہر چند کہ مجتبدین وین بہت گذرے ہیں لیکن جمہورامت کے درمیاں مقبول یہی چند حضرات ہیں ،بس کو یا کہ مشابہت تامہ اس فن میں انھیں کے نصیب میں آئی ،لہذ اان حضرات انمہ کی عدالت ثقابت ،امامت تو اتر کے ساتھ ٹابت ہے ان حضرات کے بارے میں کسی طرح کی جرح وقدح اورطعن وتشنيع جائز تبهيں ہے۔

ابن جرمر طبري لكھتے ہيں:

لو كان كل من ادُّعي عليه مذهب من المذاهب الردية، ثبت عليه ما ادعى به وسقطت عدالته ، وبطلت شهادته بذلك للزم ترك أكثر محدثي الأمصار ، لانه ما منهم إلا وقد نَصَبه قوم إلى ما يرغب به عنه ، ومن ثبت عدالته لم يقبل فيه الحرح ، وما تسقط العدالة بالظن "

جس كسى كى طرف كسى باطل اورغلط ندجب كى نسبت كردييز سے وہ اس كا غرجب مان لیا جائے اوراس کی عدالت ساقط ہوجائے اور اس سے اس کی شہادت باطل ہوجائے تو بیشتر محدثین نا قابل اعتبار ہوجا ئیں گے ، اس لئے کہ ان میں سے ہرایک کی طرف کسی نہ کسی نے ناپسندیدہ بات منسوب کی ہے۔لہذا جس کی عدالت ثابت ہوگئ اس کے بارے میں کسی کی جرح معترنہیں ہوگی اور ظن وگمان کی بنا پرعدالت سا قطنبیں ہوگی

امام احد بن مبل فرماتے ہیں:

" كل رحل ثبتت عدالته لم يقبل فيه يتحريح أحد حتى يُبين ذلك بأمر لا يحتمل غير جرحه "

جس کی عدالت ٹابت ہو چکی ہواس کے بارے میں کسی کا جرح

.

وطعن كرنامعترنبيس ، وگاجب تك كهال كوال طرح ثابت نه كرد ب كهال بين چرج وطعن كرمواك و دومراكوني اختال ندر ب راهام بخاري جزء القراء ت خلف الامام " مين تحرير كرتے بيل - القراء ت خلف الامام " مين تحرير كرتے بيل - "لم ينج كثير من الناس من كلام بعض الناس فيهم نبحو ما يذكر عن الناس من كلام بعض الناس فيهم نبحو ما يذكر عن

إبراهيم من كلامه في الشعبي، وكلام الشعبي في عكرمة وكذلك من كان قبلهم ، وتناول بعضهم في العرض والنفس ولم يلتفت أهل العلم الى ذلك ولا سقطت عدالة أحدٍ ألا ببر هان ثابتٍ وحجةٍ ـ

بیشتر لوگ آپس میں ایک دوسرے کی جرح وقدح سے محفوظ نہیں رہتے اور وقیدے براہیم نخفی کا کلام امام شعبی کے بارے شعبی کا کلام عکرمہ کے بارے میں ای طرح ان حضرات سے جو پہلے لوگ تھے ہرایک نے دوسرے کے بارے میں میں جرح وقدح کی ،گر اہل علم نے اس کی طرف کوئی توجہ ہیں دی ،اور کی کی عدالت ساقط نہیں ہوتی ہے بغیر واسنے دلیل کے جو تا بت ہو۔

عدالت ما قطنیں ہوتی ہے بغیر دائع دلیل کے جوٹابت ہو۔

متقد مین علاء جوامام اعظم کے ہم عمر رہے اور انہوں نے جرح وقدح کیاان کے قول کی ایک طرح سے تاویل کی جاسمتی تھی ، اور ان کے علم وفضل کے بیش نظر ان کے ماتھ حسن ظن رکھتے ہوئے ہم نے اس تاویل کو بیان کر دیا ہے ، لیکن اب اس طرح کے جرح وطعن کی تر دید اور تغلیط اس کثر ت سے کی جاچکی ہے۔ جس سے ہرکس وناکس کو معلوم ہوگیا کہ یہ باتیں خلاف واقع اور غلط ہیں چرامام اعظم کے بعد ان کی امامت ان کے مجہد مطلق ہونے پر امت کا اجماع اور اتفاق ہوچکا ہے اور وہ اجماع تو اتر سے ثابت ہوچکا ہے اور وہ اجماع تو اتر سے ثابت ہوچکا ہے اور وہ اجماع تو اتر سے ثابت ہوچکا ہے اور وہ اجماع تو اتر سے ثابت ہوچکا ہے اور جو تدے اور طعن

وسیع کرتا ہے اور ان غلط باتوں کو ان کی طرف منسوب کرتا ہے تو اس کے ساتھ حسن طن کی اور اس کے قول کے تاویل کی کوئی گنجائش نہیں ۔اور اس کا بیقول ومل اتباع ہوئی پر مبنی ہوگا اور ایسا شخص "لعن آحر الامة او لھا "کامصداق ہوگا۔

# لييران بيرشخ عبدالقادر جيلاني اوران كي غنية الطالبين

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی نے اپنی کتاب غنیۃ الطالبین میں امت محمد یہ کے تہتر فرقوں میں منقسم ہونے کا ذکر کرتے ہوئے فر مایا کہ ان تہتر فرقوں میں دس فرقے بنیادی ہیں ۔ پھران بنیادی فرقوں میں مرجنہ کے تذکرہ میں تحریر کیا کہ یہ بارہ فرقوں میں بے ہوئے ہیں اس میں سے ایک حنفیہ ہے۔

"وأما الحنفية فهم أصحاب أبي حنيفة نعمان بن ثابت زعموا أن الإيمان هو المعرفة والإقراربالله ورسوله وبما جاء من عنده حمّلةً على ما

ذكره "البرهوتي "في" كتاب الشجرة "

اس عبارت میں امام اعظم کومرجی نہیں کہا گیا ہے اور بلکہ اس عنیۃ الطالبین میں متعدد جگہ امام ابوصنیفہ کو کوفظ امام سے ذکر کیا ہے اور انکہ کے ندا جب بیان کرتے ہوئے امام اعظم کے ند جب کوئے امام اعظم کے ند جب کوئی کیا ہے۔ مثلاً فجر کا وقت بیان کرتے ہوئے کہا۔ "قال الامام ابو حنیفہ الاسفار أفضل "

ووسرى جگه تارك نماز كاتهم ذكركرت موسة كها:

" وقال الإمام ابو حنيفة لا يقتل ولكن يحبس حتى يصلي ويتوب أو موت في الحبس"

حنی تواس کوکہا جاتا ہے جوفروی مسائل میں امام ابو صنیفہ کی تقلید کرتا ہو ، عقائد کے باب میں ان کے موافق ہویا نہ ہو بہت ہے لوگ فروی مسائل میں حنی ہیں گرعقائد کے اعتبار ہے معتزلی ہیں جیسے ''جاراللہ ذخشری مصنف کشاف یا جیسے ''القیدہ '' کامصنف' الحادی '' کامصنف' المحادی '' کامصنف اسی طرح عبدالجبار ابو ہاشم جبائی وغیرہ سیسے حنی کے ساتھ معتزلی ہیں اسی طرح کچھ ایسے جی حنی منی ہو سکتے ہیں جومرجی ہوں میسب حنی کے ساتھ معتزلی ہیں اسی طرح کچھ ایسے جی حنی ہو سکتے ہیں جومرجی ہوں جس کا تذکرہ شیخ عبدالقادر نے کیا اس کا امام ابو صنیفہ ہے کوئی تعلق نہیں '' لا تور وارد

وزر أحرى " الملل النحل بركتابي لكصف والول في مرجيد كي فرقول مين غسانيد كا

(والله اعلم بالصواب)



عهاعت شير داني آرث ير نفرزو بل- انون: 2943292